## 우물 밖을 꿈꾸는 무모한 상상력이 세상을 넓힌다



⑤ 우물안 개구리

'장자'라는 중국 고전에는 이런 이야기가 나온다. "우물 속에 있는 개구리한테는 바다에 대해서 말해 줘도 소용없다. 그 이유는 그가 우물이라는 좁은 세 계에 갇혀있기 때문이다. 여름벌레한테는 얼음을 말해줄 수 없다. 여름이라는 시간만 살다가기 때문 이다. 함량이 작은 사람에게 도(道)를 말해봐야 아 무 소용없는 것은 그가 자신만의 좁다란 진리에 갇 혀 있기 때문이다."

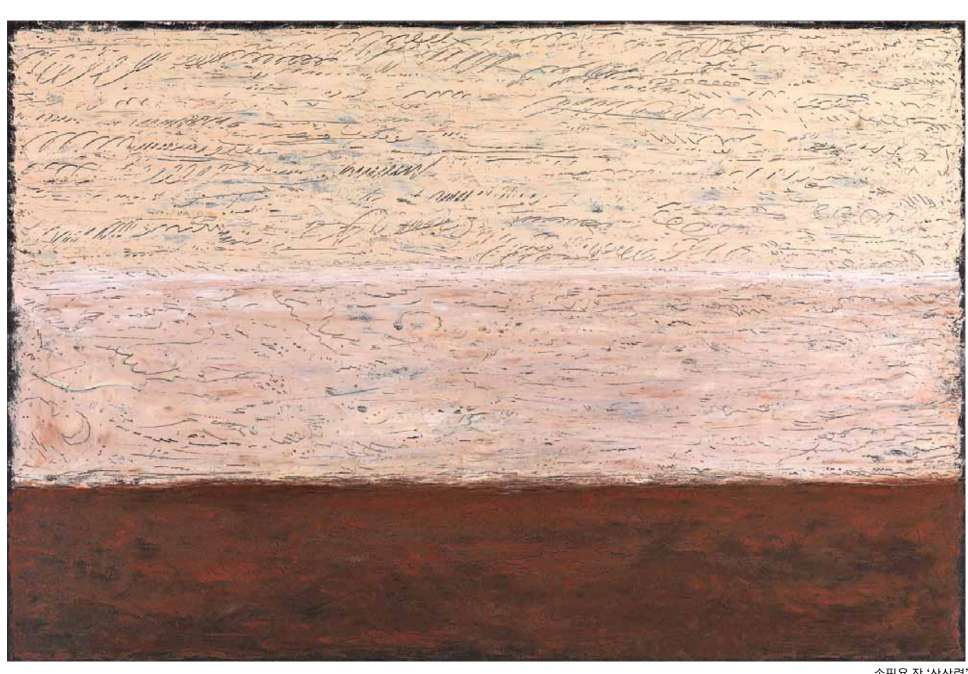
인간은 자신이 믿고 있는 신념 체계나 시간적 경 험 혹은 공간적 제약을 벗어나기 어렵다. 그래서 대 개는 자신의 믿음 체계나 시공간적 제약으로 빚어 진 함량만큼만 살다가는 것이다. 일반적인 소시민 에게만 해당되는 것이 아니라 학자나 종교인이나 정치인 등을 망라하여 누구나 그러하기 쉽다. 그래 서 철없는 어른도 있고, 신도들의 이해 안에서 겨우 연명해나갈 수밖에 없게 된 성직자도 있으며, 제자 들의 아량에 기대 살게 되는 교수도 있고, 시대의 버 림을 받게 된 큰 정치인이 생기는 것이다. 우물 안에 사는 개구리한테는 자기가 사는 우물이 자기 경험 과 인식의 전체다.

그런데 인간은 개구리와 다르다. 진화를 선택한 동물과 달리 인간은 문화를 선택하였다. 문화는 진 화에 비해 시공간적 또는 질적이고 양적인 면에서 모두 확장성이 훨씬 더 크다. 진화는 '필요'가 만들 지만, 문화는 지금 당장 필요치 않은 것을 향해 나 아가는 무모함에 기대는 바가 크다. 인식의 범위 밖 으로 나가 보려는 무모한 상상력이 문화의 핵심이 다. 우물 안 개구리는 우물을 자신의 전 세계로 알고 살다 가지만, 인간은 가본 적도 없는 자신의 우물 밖 을 꿈꾸는 것이다.

결국 무모한 꿈을 꾼 한 사람에 의해 인간은 우물 밖의 세계를 자신의 영토로 갖는다. 당연히 문화의 확장성은 한계 밖을 향해 무모하게 덤비는 상상력 이 결정한다. 상상력 즉 자신의 제한성을 넘어서려 는 무모함이 있으면 문화적 활동을 크게 할 수 있고, 그것이 없으면 문화적 활동을 작은 테두리에서 따 라 할 수밖에 없다. 자신의 한계를 넘어서려는 시도 의 크기가 큰 문명을 살 것인지 아니면 작은 문명을 살 것인지를 결정한다. 결국 상상력은 익숙함에 갇 히지 않고 생경한 곳으로 나를 끌고 가서 새로운 세 계를 열게 한다.

문제는 이 제한성을 넘어서기가 매우 어렵다는 점이다. 그래서 작은 문명은 일정한 패러다임 안에 서는 계속 작게 유지되고, 큰 문명은 일정한 패러다 임 안에서는 계속 크게 유지된다. 후진국 형 국가에 서는 후진국 형 일이 일어나고, 선진국 형 국가에서 는 선진국 형의 일이 일어난다. 우리나라에 후진국 형 재난이 끊이질 않는 것도 바로 이런 연유다. 후진 국적 제한성 혹은 후진국적 시선을 극복하고 한 단 계 더 높고 큰 시선을 갖지 못했기 때문이다. 어느 단계에서나 시선의 제한성에 갇혀 있으면, 다시 말 해 익숙한 시선을 벗어나지 못하면, 그 단계를 세계 전체로 여기며 살 수 밖에 없는데, 이런 상황을 비판 적인 언사로 '우물 안 개구리'라고 하는 것이다. 더 단순화해서 말하면 우물 안 개구리 형 인간은 자신 만의 익숙함에서 빠져나오지 못하는 인간이다.

우물 안에서 우물 밖을 꿈꾸는 상상력이 발동될 때, 가장 먼저 일어나는 지적 활동이 바로 '질문'이 다. 반면에, 자신이 머무는 우물 안으로만 시선이



송필용 작 '상상력'

진화 대신 문화 선택한 인간은 우물안에 갇힌 개구리와 달라 한계 벗어나 큰 문명 살 수 있어

'대답'에만 익숙한 사회는 과거와 진영에 갇힌 삶 '질문'하는 사회로 바꿔야 미래 열고 변화 끌어낼 수 있어

향해 있을 때 작동되는 지적 활동이 '대답'이다. 지 금 우리의 현실적인 문제는 '대답'의 기능으로 닿을 수 있는 가장 높은 곳에 이미 도달해버렸기 때문에, 그 다음을 노려야 하는데, 계속 우물 안에만 머물려 하거나 우물 안에 머물던 습관을 벗어나지 못하고 있는 것이 아닌가 하는 점이다. 이것을 달리 말하 면, '대답'하던 습관을 '질문'하는 습관으로 바꿀 수 있느냐 없느냐 하는 점이다. 우물 안 개구리로 남을 것이냐, 아니면 우물 밖을 향해 튀어나가는 도전을 할 것이냐 하는 점이라고 말해도 되겠다.

대답이란 무엇인가. 이미 있는 지식과 이론을 그 대로 먹은 후, 누가 요구할 때 토해내는 것이다. 이 때 승부는 누가 더 빨리 뱉어내는가, 누가 더 많이

뱉어내는가, 누가 더 원래 모양 그대로 뱉어내는가 에 따라 갈린다. 여기서 인간의 성장에 크게 영향을 미치는 것은 '원래 모양'그대로 뱉어내는 일이다. 대답이라는 기능을 하면 할수록 자기도 모르게 '원 래 모양'을 중시하고 거기에 집착한다.

그런데 '원래 모양'을 시제로 따져보면, 그것은 미래적이라기보다는 과거적이다. 그래서 '원래 모 양'을 중시하는 데 익숙해지면 과거를 따지는 일을 중시하게 되고 과거를 분명히 하는 일을 제대로 해 야 진실한 삶을 사는 것 같은 느낌을 가질 수 있다. 그래서 대답에 익숙하도록 훈련된 사람들이 채우는 사회의 논쟁은 거의 대부분이 과거 논쟁으로 흘러 버린다. 그런 사람들에게 우선적인 사명은 과거를 지키고 밝히거나 과거의 횃불이 꺼지지 않게 하는 데에 있지 미래를 여는 일에 있지 않다. 오히려 미 래를 이야기 하는 사람들을 우선 분명히 해결해야 할 시급한 문제를 내버려 두고 뜬구름이나 잡으려 하는 사람으로 치부할 것이다.

그래서 지금 당장 가까이에 있는 현실의 기능적 인 문제를 해결하는 데에 집중하지, 미래를 향해 열 려있는 꿈을 꾸거나 비전을 세우는 일을 하지 못한 다. 오히려 비전이나 꿈을 현실성 없는 한가한 소리 로 치부하기 쉽다. 그래서 일상에서도 고등학생들 에게 꿈을 꾸는 일보다 우선은 대학 합격이 더 중요 하니, 꿈은 대학에 가서나 꾸라고 말해주는 일이 일 어나고 있는 것이다. 이런 분위기 속에서 우리의 청 춘들은 점점 고갈되어 간다. 나라도 마찬가지다.

또 '원래 모양'은 바탕이나 근거가 되거나 모범적 인 모습을 표현하기 때문에 그것을 쉽게 기준으로 사용하는데, 기준이라는 것은 언제나 구분하는 역 할을 한다. 기준이 없이 구분은 일어나지 않고, 구 분을 하지 않는 기준이란 있을 수 없다. 구분 가운 데 가장 분명한 것은 시비와 선악의 기준이다. 자기 가 가진 기준에 맞으면 옳거나 선이고, 기준에 맞지 않으면 그르거나 악이 된다. 이런 연유로 '원래 모 양'을 중시하는 '대답'이라는 기능을 잘하도록 훈련

된 인재들은 진위나 선악을 따지는 일에 쉽게 빠진 다. 그러다가 결국은 세계와 관계를 맺을 때, 옳고 그름을 가장 중요한 기준으로 사용하고, 선과 악의 윤리적 기준을 적용하는 것을 철저한 삶의 모습으 로 믿게 된다.

그래서 대답에 익숙하도록 훈련된 인재들로 채워 진 사회에서는 대부분의 논쟁이 진위 논쟁이나 선 악 논쟁으로 빠진다. 이런 사람들에게 진위나 선악 을 넘어서거나 혹은 비켜서서 새로운 길을 내려는 사람들은 종종 사이비나 회색분자 혹은 변절자로 취급되어 가혹한 냉대를 당하고 배척된다.

변절이나 변화나 제3의 길은 회색분자의 길로 치 부되기 때문에 이런 사회에서는 종종 기준에서 이 탈하지 않고 그것을 공유하는 사람들끼리 뭉치게 된다. 바로 진영이 형성되는 것이다. 이제 모든 활 동이나 논의는 진영의 논리로 귀결된다. 이런 사람 들에게 진리는 진영에 있지 세계에 있지 않다. 나에 게도 있지 않다. 나는 진리의 입법자가 아니라 진영 의 진리를 대행하는 대리인으로만 존재한다. 능동 적이거나 독립적인 주체가 아니라 바로 종속적 주 체로 전락하는 것이다. 문제는 이 종속성을 스스로 는 의식하지도 못하고, 또 인정하지도 않는다는 점

그래서 불행하게도 평생 종속성을 벗어나지 못할 수도 있다. 종속성은 종속성 그 자체로 불행한 것이 아니라 그 종속성으로 채워진 주체들이나 또 그런 주체들이 이루는 사회나 국가가 종속성을 벗어나 지 못하게 하는 것이 더 큰 불행이다. 한 번 종속성 에 갇히면 종속성을 벗어나기 어려워지는 운명 앞 에 던져져 버리는 것, 이것이 비극인 것이다. 그래 서 진영에 갇힌 사람은 대부분이 근본주의자다. 우 물 안의 개구리는 다 근본주의자다

우물 안 개구리는 우물 밖을 넘보는 무모함 자체 를 죄악시 할 수 있다. 우물 안은 이미 진영이 되었 고, 그 진영을 벗어나는 일은 옳지도 않고 선하지도 않다. 진영에서 공유한 논리와 맞지 않은 것은 다 나

쁘고 악하다. 그래서 모든 일들은 진영 안에서만 유 효하다. 변화도 진영 안에서만 의미를 갖는다. 당연 히 작은 변화에 만족하고 큰 변화를 시도하지 못한 다. 우물의 왼쪽에 있다가 오른 쪽으로 옮기고 또 오 른 쪽에 있다가 왼쪽으로 옮기는 것을 큰 변화나 생 명력으로 착각한다. 왼쪽과 오른쪽을 바꾸는 것을 스스로는 새 세상을 연 것으로 착각한다. 이 착각은 자신도 우물 속에 가두고 사회도 우물을 벗어날 수 없게 붙잡는다. 그래서 한 번도 미래를 실현하지 못 하고 평생 과거만을 살다간다. 전술적 차원에만 머 물다 전략적 차원으로 건너가지 못한다.

우물 안에서 볼 때 우물 밖은 다른 곳이거나 없는 곳이거나 불가능한 곳이거나 위험한 곳이다. 상상 력은 다른 곳을 꿈꾸는 무모한 행사다. 다른 곳을 적대시하지 않는 포용력이 없이는 우물 안 개구리 의 신세를 면하기 어렵다. 우물 안에서 왼쪽 오른 쪽은 '다른 곳'이 아니라 '같은 곳'이다. 우물 안에서 왼쪽과 오른 쪽을 바꾸는 것은 변화가 아니다. 조삼 모사일 뿐이다. '대답'으로만 훈련된 사람들끼리 하 는 진영의 교체를 우물 밖으로 나간 것이라고 우기 거나 새로운 우물이라고 우기면 안 된다. 진영의 교 체를 새 세상으로 착각하면 착각할수록 넓은 세상 의 큰 변화에 적응하지 못하고 우물 안의 한 쪽만 지 키다가 속절없이 작아진다. 그래도 말할 것이다. 작 아진 것이 패배가 아니라, 진정한 승리라고 말이다. 이런 우물 안 개구리들을 중국의 루쉰(魯迅)은 '아 큐'(阿Q)라고 하면서 중국인의 종속성을 비판하고, 중국이 우물 안을 벗어나 새로운 곳으로 나아갈 것 을 주장하였다. 과거에 갇힌 우물 안의 중국에서 왼 쪽 오른쪽의 교체를 말한 것이 아니라 '새로운 중 국'을 꿈꿨던 것이다. 아직 '아큐'(阿Q)의 속성을 탈 각하지 못한 우리는 어떻게 해야 할까? 대답만 해 왔던 우리는 어찌해야 하는가?

/건명원 원장·섬진강인문학교 교장·서강대 철학과 명예교수

\* 다음 원고는 3월20일 게재됩니다.

